### לעילוי נשמת SPONSORSHIP'S OF THE BET ARE AVAILABLE. WHAT A ZCHUS!!



Shabbos Morning Minyan starting at  $8:00^{\text{am}}$  18 forshay Rd. Main shul ashknaz

WELCOME TO THE NEW AND IMPROVED **BET**. WE ARE CONSTANTLY STRIVING TO ENHANCE YOUR EXPERIENCE. WE WELCOME YOUR SUGGESTIONS AND COMMENTS.



## RABBI LANKRY DEAR KEHILLA,

## **SARAH:**A Sacrifice for Generations

"Sarah's lifetime was one hundred years, and twenty years, and seven years, the years of Sarah's life."
Rashi teaches us that the reason the word "years" is repeated after "hundred" and after "twenty" is to inform us that when Sarah was 100 years old she was like one who is 20 years old. Just as one who is 20 is considered as if she never sinned (for she is not liable for punishment) — so Sarah at 100 was without sin.

Rashi further explains the final words of the passuk, the seemingly repetitive "the years of Sarah's life," to teach us that "they were all equally good."

The sefer Eish Kodesh, written in the Warsaw Ghetto by the Piaseczner Rebbe, Hy'd, asks: Why do we find that in the case of Sarah Imeinu the Torah stresses that she was free of

sin, more so than in the case of any other righteous woman? In regard to Avraham Avinu, he adds, the Torah also repeats the word "years," stating that he lived "a hundred years, and seventy years, and five years;" there, too, Rashi teaches: "at one hundred years old he was like seventy years old, and at seventy years old he was like a five-year-old, without sin." There, however, the Torah does not repeat "the years of Avraham," as it does for Sarah Imeinu, "the years of Sarah." In his answer, the Rebbe quotes the Rebbe Reb Menachem Mendel of Rimanov, zt"l.

Chazal (Brachos 5a) point out that the word bris (covenant) is used both in regard to salt and in regard to yissurim — afflictions. The Gemara states that "Just as when making a covenant, the use of salt sweetens the meat, so, too, in the case of affliction, the yissurim purge all a person's sins."

If one over-salts meat, one can no longer enjoy its taste. Salt only "sweetens" meat when it is used in the appropriate amount. So, too, says the Rebbe of Rimanov, the infliction of yissurim must be in amounts that a sufferer can accept.

Writing in the shadow of death, fully cognizant of the fate of his nation, the Piaseczner Rebbe applied this teaching to our parashah. Rashi explains that the reason the Torah tells us about the petirah of Sarah Imeinu immediately following the narrative of the Akeidah is that, through becoming aware that her son was readied for slaughter — and was in fact nearly slaughtered — her soul flew from her and she passed away. These two parshiyos are juxtaposed, the Rebbe explains, as a way to evoke mercy for Klal Yisrael. If Sarah Imeinu — a person so righteous that the Torah attests she was totally free of sin — could not tolerate the vissurim of hearing about the Akeidah,

then certainly her descendants — who are far, far from her lofty level — cannot survive difficult yissurim. Alternatively, the Piaseczner Rebbe explains that perhaps the reason Sarah Imeinu herself took the news of the Akeidah so much to heart that she could no longer live, was to show the Ribbono shel Olam that it is not possible to tolerate overmuch affliction.

This is why the Torah repeats "the years of Sarah's life," which it does not do when telling of Avraham's petirah. Since one might think that the fact that she took the news so badly could be construed as a sign of spiritual weakness, the Torah tells us that since she did so on behalf of Bnei Yisrael, in this final act, too, she did not sin, and all her years to the end were indeed equal in goodness.

Zmanim by our incredible Gabbi



## EPHRAYIM YUROWI

## SHABBOS ZMANIM

### EARLY MINYAN FRIDAY 1:30 & 3:30

(Next week 12:30 and 2:30)

| (Next week 12.30 and             | 2.30)                                   |
|----------------------------------|-----------------------------------------|
| CANDLE LIGHTING                  | 5:33 <sup>PM</sup>                      |
| MINCHA TENT                      | 5:43 <sup>PM</sup>                      |
| SHKIYA                           | 5:51 <sup>™</sup>                       |
| MINCHA 20 FORSHAY                | 5:35 <sup>™</sup>                       |
|                                  |                                         |
| SHACHRIS VASIKIN- DAF YOMI SHIUR | 6:59 <sup>AM</sup>                      |
| SHACHRIS                         | 8:00 <sup>AM</sup>                      |
| SHACHRIS YOUTH MINYAN 18 *       | 9:15 <sup>AM</sup>                      |
| SHACHRIS                         | 9:15 <sup>AM</sup>                      |
| SHACHRIS 20 FORSHAY BAIS CHABAD  | 10:00 <sup>AM</sup>                     |
| MINCHA                           | 1:45 <sup>PM</sup>                      |
| PIRCHEI                          | 2:00 <sup>PM</sup>                      |
| DAF YOMI                         | 4:45 <sup>PM</sup>                      |
| MINCHA SHALOSH SEUDOS            | 5:30 <sup>PM</sup>                      |
| SHKIYA                           | 5:50 <sup>PM</sup>                      |
| MARRIV                           | 6:30 <sup>PM</sup> & 6:35 <sup>PM</sup> |

## **WEEKDAY ZMANIM**







## LIGHT AND DARKNESS: THE LESSONS FROM THE TRAGEDY IN PITTSBURGH



Chazal tell us that our forefathers paid considerable funds for three special places in order to ensure they were owned by us, the Jews, and that there could be no dispute concerning their ownership. Interestingly, these three places-the Bais Hamikdash in Yerushalayim, Maarat Hamachpela in Hevron and Kever Yosef in Shchem – have been the centers of contention and dispute for many years. Why?

I think we can answer this with another question that R Wolfson mentioned in his Sefer Emunas Itecha. Chazal teach us that the source of marriage is learned from the purchase of a grave for Sarah. It is certainly strange that the sacred and joyous act of marriage, of kiddushin, is connected to a time and place of death and darkness.

In the wake of the tragedy that occurred this past Shabbas, Parshas Vayera, darkness filled the air. The horrendous murder of eleven Jews took place during the exact time of the reading of the akieida. Watching the scene of the slaughter was painful. And the thousands of WhatsApps and comments about the reasons for the tragedy and where and why it happened didn't do much to help with the blackness that surrounded us all. But yet from the ashes came much light.

The unity that was created by the tragedy was palpable

almost immediately and Jews of all persuasions sought ways to deal with the traumatic event. Some doned Tefiliin, others sought comfort by reciting Psalms. A sense of being part of a broader Jewish family prompted many Jews to review who they are and what a Jew is all about.

One of the most enlightening verses introduced in order to give meaning to the tragedy were the words of the Aish Kodesh-- the Piassesna--who explains that the actual act of the Akeida of Yitzchok, which was undertaken by Avraham with ratzon- - desire and will-- was never actualized. But it has happened throughout the centuries when Jews are killed simply because they are Jews. This is the actualization of the Akeida.

The Meshech Chochma in Parshas Bechukosai offers another interpretation of these events. He explains at length the idea of the Jewish people being reminded again and again by non-Jews who are out to kill them that when it comes to being Jewish it makes no difference what color shirt and hat you wear or which shul you belong to or how far you have fallen. If you are Jewish, you are part of an eternal nation that continues to be persecuted by our enemies who try to destroy us and who will continue to threaten us until the arrival of the Mashiach.

Lastly, I found that this was a time to reread as often as possible and to internalize the powerful words of the Chazon Ish in Hilchos Shechita perek bais that tells us that during times of haziness when we can't see any clarity in why things happen it is counterproductive to focus on the negative. Rather we should concentrate on bringing Jews closer though much love and understanding.

I hope that these lessons stay with us.

Let's get back to marriage and the three sacred places mentioned above: Marriage isn't an easy journey but when the man or the woman understands that through the challenges and turbulences of being together each one can emerge with both spiritual and physical lights gained by their own efforts, the struggles are worthwhile.

When we think about death we initially believe it's the end but in truth we know it's only the beginning of a new journey to the next world. The three holy places were passageways for Yosef and the Avos to heaven and the higher spiritual worlds.

The location of the Mikdash was initially on a gurney until Dovid Hamelech purchased it and brought it to Yerushalayim. We learn from this that even a simple gurney can be the passage to the highest places on earth.

Good Shabbos

### Shabbos & Marriage

A Short Message From Rabbi Yitzchak Feldheim

Interestingly, Shabbos shares many similarities to marriage. The Jewish people welcome and embrace the Shabbos Kallah, the Shabbos Queen, mirroring the loving embrace of a husband and wife. We are as well commanded to honor Shabbos, just as a husband is required to honor his wife more than himself (Yevamos 62b). I thus often remind young adults entering

the shidduch phase of something often overlooked or never even considered. When looking into a prospective shidduch, inquire as to how the other party relates to Shabbos. How does the person spend his or her time when all is quiet? The way a person respects and treats the Shabbos Kallah is often indicative of how they will relate to their spouse. If they are able to sit still and bask in the moment of silence, simplicity and spirituality, such behavior will likely transfer over and form the loving and attentive relationship a future husband and wife will enjoy.



### REMARKABLE FACTS ABOUT SARAH EIMEINU

Only four women are called Eimainu: Sarah, Rivka, Rachel, and Leah (Berachos 16b).

At first she was a princess to her people, then she became a princess to the whole world (Berachos 13a).

Avraham and Sarah were proselytes (Bamidbar Rabbah 8:9).

The letter yud of Sarai which was removed from her name stood and cried for many years until Yehoshua ben Nun came and Hashem added it to his name (Sanhedrin 107a).

The letter yud flew before the throne of the Holy One, Blessed is He, and said, "Master

of the Universe, have You taken me out of the name of the righteous Sarah because I am the smallest of the letters?" The Holy One, blessed is He, replied, "In the past you were at the end of a woman's name, now I shall place you at the beginning of a man's name: Yehoshua" (Bereishis Rabbah 47:1).

The yud whose numerical value is ten that the Holy One, Blessed is He, took from the name of Sarah was divided. Half (i.e., one whose value is five), was given to Sarah when her name was changed, and half the other to Abraham when his name was changed. (Yerushalmi Sanhedrin 2:6).

All Sarah's years passed in gladness and joy (Lekach Tov, Bereishis 23:1).

Thirty-seven years, from the day Yitzchak (Isaac) was born until the moment he was bound on the altar, were years of "life" for Sarah. (Genesis 23:1) (Zohar 1:123a).

Avimelech cursed Sarah, and the curse was fulfilled in her descendant. It is written, "Let it be for you and eye-covering" (Genesis 20:16). He said to her, "Since you covered the fact that Avraham was your husband and thereby you caused me all this grief, may you have sons whose eyes are covered." This was fulfilled in her son, as it is written, When Yitzchak become old, his eyesight dimmed (ibid. 27:1) (Bava Kamma 93a).

Avimelech gave her a royal garment and made her a noblewoman, so that no man would ever approach her. All would hear that she was a gueen and would fear her (Tanchuma, ed. Buber, Vayeira 27).

appearance" (Genesis 12:11). From here you learn that until then he had not known of his wife's beauty, as is common for other husbands (Eitz Yosef) (Tanchuma Lech Lecha 5).

Who are the seven prophetesses? Sarah, Miriam, Devorah, Channah, Avigail, Chuldah, and Esther (Megillah 14a). Yiscah (Genesis 11:29) is Sarah. Why then was she called Yiscah (from the word, gaze)? Because she could see things through Divine Inspiration (Megillah 14a).

We do not find that the Omnipresent spoke directly with any woman except for Sarah (Yerushalmi Sotah 7:1).

The Holy One, Blessed is He, spoke to all other righteous women through an angel, but to Sarah He spoke through Divine communication (Lekach Tov, Bereishit 23:1).

At the age of one hundred, she was like a twenty-year-old (i.e., without any sins deserving of heavenly punishment, for at the age of twenty, one-first becomes subject to heavenly punishment) (Bereishis Rabbah 58:1).

The psalm Eishes Chayil, "An Accomplished Woman" (Proverbs 31), was said about the Sarah Eimainu, from aleph to tav (Shocher Tov 112:1).

Sarah Eimeinu was exceedingly modest (Bava Metzia 87a). Avraham and Sarah prepared a place of immersion for all, he for men and she for women (Zohar 1:102b).

## LeChaim



In Bereishis, Perek Chof Gimmel, posuk alef it says that Sarah lived one hundred years and twenty years and seven years. Subsequently, the posuk summarizes and says, "Shnei chayei Sarah." This appears to be a repetition of the beginning of the posuk.

I saw a beautiful pshat in the Haamek Davar from the Netziv. He explains that the word "chaim" has

two connotations. One is life, the opposite of death. The other meaning is how we describe a person who is full of life, happiness and vigor, the opposite of being depressed. This is what the posuk in Devarim, Perek Daled, posuk daledis telling us when it states, "Va'atem hadeveikim... chaim kulchem hayom." If you cleave to Hashem and do the mitzvos of the Torah you will merit living today. This means that when a person lives with simcha he is truly living today.

We find in the midrash that Avraham was a tafel to Sarah when it came to nevius (prophecy), therefore Hashem commanded Avraham in Parshas Vayeira that he should listen to whatever Sarah tells him. How is it possible that Avraham could be considered inferior to Sarah in nevius (prophecy) when Hashem spoke to him many times and Hashem only spoke to Sarah once when Hashem rebuked her?

To answer this question we have to understand that there are two separate aspects when it comes to connecting with Hashem. There is Ruach HaKodesh and there is nevius. Ruach HaKodesh is when a person meditates and via his thoughts and vision he brings upon himself the ruach of Kodesh and thereby knows what Hashem wants him to do. Ruach HaKodesh does not involve speaking with Hashem. Nevius is when Hashem comes and talks to the person, whether it is in a dream or when the person is up, and the person thereby hears the ratzon of Hashem kivayachol. David Hamelech was zocheh to both Ruach haKodesh and nevius.

Avraham was greater than Sarah when it came to prophecy; however, Avram said, "See, now I know that you are a woman of beautiful Sarah was greater than Avraham when it came to Ruach HaKodesh. The reason for this is that since Avraham was a leader in his generation and was constantly getting people to do teshuva and to become religious, he did not have the luxury of being able to spend the time meditating in order to get ruach haKodesh. Sarah, who was a tzanua and stayed in the tent, had the time to receive Ruach HaKodesh and was able to get divine inspiration. This is based on the Chasam Sofer's writings in his hakdama to the teshuvos of Yoreh Deah. An additional reason explaining why Sarah was superior to Avraham in Ruach HaKodesh is because one must be in a state of simcha of a mitzvah in order for one to have Ruach HaKodesh. Sarah, who had great emunah and bitachon, was able to lead a happy life thereby prompting Chazal to say "kulan shavin le'tova" (all her years were equally good). Sarah was therefore able to excel in the inyan of Ruach HaKodesh.

> With this we can understand when the posuk says, "Shnei chayei Sarah" that the word "shnei" means the number two. Sarah had a double dosage of life; the fact that she was alive and the fact that she was living a life full of life simcha, thereby gaining Ruach HaKodesh and having bitachon in Hashem.

Let us hope that we all work on ourselves not just to live, but to live and be happy.



### RABBI NACHUM SCHEINER

ROSH KOLLEL

### MILA

### DEFINING THE MITZVA OF MILAH

In continuation of the topic of milah, I would like to share some more highlights of the shiur that I gave at the Kollel Boker. We previously discussed that there is a fundamental machlokes as to the status of a bris milah in the following case: If the skin is no longer covering the crown, but was not detached from the skin. is that considered a fulfillment of the mitzvah of milah? According to the Chachmas Adam and the Chamudei Daniel it is not a valid milah, and according to the Divrei Chaim and the others it is.

### Explanation of the word המול

If we take a closer look at the various teshuvos written on the topic, we see that the basis for this machlokes really goes back to the understanding the expression used in the pasuk (17:10): "המול לְכֶם כָּל יַכֶּר You shall circumcise every male." The word milah is loosely translated as circumcision, but what does it really mean? Does it mean to cut or to remove? In other words is the essence of the mitzvah to cut off the foreskin, or to remove it? Based on these two understandings, there will be a

different way of explaining of what the mitzvah entails: if it requires removing the foreskin from the "crown," or if it requires cutting it off entirely.

According to the Chachmas Adam, the word המול means to cut. Hence, simply pushing it down and removing it from the crown is not considered fulfillment of the mitzvah, and the child will still be an areil. This is in fact what the Targum writes on the pasuk of the mitzvah of milah: "וְתִּגְּוְרוּן יָת בִּשְּׂרָא דְעַרְלַתְּכוֹן, you shall cut the foreskin." The Divrei Chaim, on the other hand, explains that the word המול means to remove the foreskin, and as long as it is pushed down and the crown is visible, the mitzvah has been fulfilled. He proves this from the Chasam Sofer (Y"D 249), who explains that the word המול is to remove. The Chasam Sofer shows this from the words of the Targum on the pasuk (Nitzavim 30:6): "ה' אָת לְבָבְךּ וּמָל." The Targum explains: וֵיַעְדֵי ה' יַת טַפְשׁוּת לְבַּךְ," which means that Hashem will remove the silliness of your heart. This brings us to a big problem: If the pasuk just means that the foreskin must be removed, how, in fact, do we know that one has to do any cutting at all? As mentioned earlier, the Divrei Chaim agrees that, lichatchila, the proper way to fulfill the mitzvah is that one must cut off the entire foreskin the mitzvah. In addition, he writes that it must be done through some

amount of cutting. Where does this come from?

This is a big discussion, in the Acharonim. There is one answer, based on the Maharil Diskin, that there are really 2 parts to the mitzvah – cutting off the orlah, and removing the orlah. Therefore, one must be sure to also cut some of the orlah, but for the remainder it is enough to remove it from the crown.

This shiur, as well as other shiurim on the topic of milah, are available on the shul's website, 18Forshay. com, and on Torahanytime.com. There is also a Kuntres of shiurim on the topic of milah. For more information please feel free to send an email to: Ohrchaimshul18@gmail.com.





נבט, וידוע מ"ש בכתבי האריז"ל ובשל"ה בפירוש, שכל נשמה ונשמה תהי' לה תיקון אפילו אלה מהסוג בר"ה דף יז, גיהינום כלה והם אינם כלים, כי סו"ס ישראל וקוב"ה כולא חד ממש, ועצם כל נשמת ישראל היא אלקות ממש, כביאור הגר"ח מוולוזשין בכ"מ, ובכל ספרי הנסתר והחסידות. ועי' תניא פי"ח ויט דברים נפלאים בזה. ואבוהון דכולהו רמב"ם הלכות גירושין ספ"ב שכל יהודי בעצם מציאותו, אפילו זה שצועק נגד ההלכה רח"ל, הרי כיון שהוא מישראל רוצה הוא לעשות כל המצות ולהתרחק מן העבירות, אלא שיצרו הוא שתקפו, ולא חילק שם כלל בין יהודי ויהודי, אלא זה נאמר על כל ישראל, בנים אתם לה' אלקיכם, והבן הוא עצם אחד ממש עם האב, כביאור הצפע"נ הידוע בגדר ירושה במס' ב"ב. וכל ספרי המהר"ל וספרי רבי צדוק הכהן וספרי חסידות חב"ד מלאים בדבר זה, ויעויין דברי המהר"ל בנצח ישראל פי"א, ושם נתבאר באריכות נפלאה. ובכל ספרי תלמידי הבעש"ט, לפעמים אין ספור].

הרי ברור דברי הזוהר הק', שסימנו של רועה נאמן ומנהיג ישראל הוא זה שאוהב כל ישראל ורוצה בטובתם של ישראל ועוסק בלימוד זכות על בנ"י, ומרומם את בנ"י. וכידוע סיפור רז"ל בנוגע לישעי' הנביא כשרצה לנגוע בכבוד בני ישראל, אף שהמלך אחז ודורו כמה עוע"ז היו ביניהם וגם בהיכל כו'. כי מנהיג ישראל צריך תמיד להדגיש טובתן של ישראל ולהוכיחם מתוך אהבה בלתי מוגבלת ובמסירות נפש ודביקות לכל אחד ואחת מישראל. ובלשון חז"ל "יוכיחן משה שאוהבן"!

איך יודעים שמישהו הוא מנהיג ישראל? כשרואים אצלו אהבת ישראל בלהט אש. ואני שואל כת"ר: וואו איז די ברענענדיקע אהבת ישראל? למה לא נרגש במכתבו האהבה האין סופית לבניו של הקב"ה, אפילו כשמוכיחן? שמעתי הקלטות של השיחות מוסר של מרן הגר"ח שמואלביץ, איך שדיבר על הגמ' בשבת דף פט, אמר לו ליצחק בניך חטאו לי אמר לפניו רבש"ע בני ולא בניך בשעה שהקדימו לפניך נעשה לנשמע קראת להם (שמות ד, כב) בני בכורי עכשיו בני ולא בניך?! איך שנתמוגג בדמעות שליש כשדיבר על היהודים שנפלו בהמלחמות באה"ק תובב"א. כשמדברים על יהודי, אפילו חוטא, צריך להרגיש הכאב, האהבה, המסירות, הדביקות, כמו שכת"ר מדבר על בן יחיד שלו!

ז. פשוט שכל האמור אינו נוגע לדברי הרמב"ם בהלכות תעניות פרק א, "אבל אם לא יזעקו ולא יריעו אלא יאמרו דבר זה ממנהג העולם אירע לנו וצרה זו נקרה נקרית, הרי זו דרך אכזריות וגורמת להם להדבק במעשיהם הרעים וכו'", אשר כפשוט, מאורעות אלו צריכים לעורר כל בנ"י לתשובה. והיינו שגם אני וכת"ר צריכים לחזור בתשובה.

אבל מה לזה ולילך ולדבר סרה על בניו של הקב"ה שהם תינוקות שנשבו? ואבקש מאת כת"ר לחזור היטב בעין על אגרת השמד להרמב"ם, והוא בנין אב לכל השקפת התורה בסוגיות רגישות אלו. ונא לזכור שהרמב"ם מדבר שם על יהודים שנשתמדו באונס לדת האיסלם, וכותב שם דברים נוראים ומבהילים ממש נגד הרב שטען שהם פושעים וגרועים והשם שונא אותם. יעויין שם באורך. ומביא שם הרמב"ם באריכות הסיפור שכשעי' הנביא אמר "ובתוך עם טמא שפתיים אנכי יושב", נענש בחומרה, כי אין הקב"ה רוצה בזה שמדבר בדילטורין של ישראל. וז"ל הנשר הגדול: "ואם כך נענשו עמודי עולם כו' כל שכן קל מקלי עולם יתיר לשונות על קהלות ישראל... לקרוא אותם פושעים ורשעים". אדרבה, אם רוצים באמת שלא יהיו חוטאים, צריך לקרב אותם.

ועי' דברים נפלאים על זה בקדושת לוי פ' בראשית ופ' חוקת, כיצד יש לדבר לבנ"י שעזבו את התורה, וינעם לך במאד. יקרא נא דבריו של אוהבן של ישראל הרב מברדיטשוב ויראה כת"ר ווי מ'רעדט וועגן אידישע קינדער!

ח. אתפלא על כת"ר וכל הנלוים עליו שאינם תופסים כל המהלך הזה, ורוקדים על דם יהודי. הנה נרצחו י"א יהודים בדם קר, בגלל היותם יהודים, ובאים יהודים חרדים ואומרים שזה לא טרגדיה. מה נורא הדבר! אפילו לב האבן צריך לבכות ע"ז דמעות שליש. אפילו על רשעי ישראל, מזידים ממש, שנתחייבו מיתה בב"ד, כי עברו על התורה בשאט נפש במזיד לאחרי עדים והתראה, הנה גם עליהם אומרת המשנה במס' סנהדרין פרק ששי: אמר רבי מאיר, בזמן שאדם מצטער, שכינה מה הלשון אומרת, קלני מראשי, קלני מזרועי, אם כן המקום מצטער על דמם של רשעים שנשפך כו'. (ועי' בן יהוידע שם

ביאור נפלא). ועי' גם חגיגה טו, ב: הקב"ה מצטער על דמן של רשעים שנשפך. וכ"ש בתינוקות שנשבו ממש, שהם היום ממש קדושים, שנהרגו על קידוש השם ונתפרסם בכל העולם כולו, היינו קידוש השם בפרהסיא הכי גדולה, אך ורק בגלל . שהח יהודיח

ח. לפענ"ד, הטעויות בכל זה באות מזה שחסרים אצל כת"ר שליט"א יסודות היהדות, ובפרט ע"פ מה שלימדנו הבעש"ט ז"ל ותלמידיו. וחבל וחבל. הגע עצמך: תלמידי רבינו ז"ל שהולכים בדרכו, דרך הבעש"ט ותלמידיו, קירבו בעשרות שנים האחרונות מאות אלפים ליהדות, וגרמו נח"ר להקב"ה בדור זה באופן נפלא. מה נפעל על ידי כל אלה שצועקים שטוב שיהודים אלה נהרגו כי הם כמו דור המבול? האם על ידם נתקרב יהודי אחד לשבת, תפילין, כשרות, אמונה, לימוד התורה, ההתנתקות מגלוי עריות רח"ל וכל שאר האיסורים? אולי אדרבה, עי"ז מרחקים יהודים יום יום. כאשר יהודי חילוני שומע דיבורים אלה הוא מתנתק לגמרי מכל היהדות ומכל הרבנים וכו' וכו'. למי יש כתפיים רחבות ליקח האחריות על כל זה? איך לא מבין כת"ר שכתוצאה מדיבורים אלה מרחקים מתורת ישראל המון יהודים רח"ל.

וכפי שציינתי, החזון איש גם הי' קנאי לדבר ה' זו הלכה! ועי' חזו"א ביו"ד סימן ב איך צריכים לטפל בכופרים בזמננו זה, וכל הגישה שצ"ל אליהם. והדברים ידועים ונפלאים. ובזמן החזון איש הרי הרבה מהחוטאים עוד הלכו לחדר וישיבה בליטה וברוסיה ובפולין וכו', ואעפ"כ פסק החזון איש את דבריו, יעו"ש באורך. ומה נאמר כהיום הזה, שבעים שנה אח"כ, שרובם ככולם אין להם שיג ושיח ביסודי התורה והמצוות?

ופוק חזי, כל העסקנים מכל החוגים העוסקים בקירוב בנ"י, ווהשלוחים היקרים תלמידיו של רבינו ז"ל שמוסרים נפשם לקרב עוד יהודי ועוד יהודי ועוד יהודי, וכן כל העסקנים מכל החוגים, לב לאחים, אש התורה, אור שמח, עולמי, ערכים, חסידי ברסלוב, הספרדים, הכוללים של לייקוואוד העוסקים בהרבצת התורה, וכו' וכו', כן ירבו עוד ועוד, הנה ההצלחה הכי גדולה היא בגלל דבר אחד, כי כל הגישה היא על פי דברי הרמב"ם באגרת השמד ובהלכות ממרים, מיוסדת על אהבה ואחוה ושלום וריעות, ולא לדון אותם, אלא להבין לרוחם, ולהגבי' אותם לאביהם שבשמים. והלואי שתמורת המחאות נגדי, היה כת"ר יוצא לקרב לבבות בנ"י להקב"ה, אשר כתוצאה מהמאורע הנורא הזה הנה לב ישראל ער הוא, אני ישנה ולבי ער, והוא שעת הכושר ממש לקרבם לתורה ולמסורת ישראל. וזו היתה כוונתי בכל הדרשה שלי. ואיני מתחרט כלל וכלל, אדרבה, דיברתי שם בפני כמה וכמה מבנ"י שלע"ע אינם שומרים תורה ומצות, וראיתי במוחש שכתוצאה מזו נדלקה בלבם ניצוץ היהודי. וכי כת"ר חושב שהקב"ה רצה שאני אקלל את הקונסרבטיבים באותו מעמד? לדעתי אפילו כת"ר, בהתבוננות קלה, יסכים לדבריי, וקבל את האמת ממי שאמרו.

הנני מודה להקב"ה כל יום ויום, וכל שעה ושעה, שזכיתי להתאבק בעפר רגליו של רבינו, שר התורה והיראה והאהבה, שלא זזה ידו מהשו"ע, ומסר נפשו על דקדוק קל של ד"ס ושל מנהג ישראל באופן נורא (כפי שראיתי בעיניי משך ט"ו שנה) שלימדני מהי יהדות, מהי תורה, מהו יהודי, מהו הקב"ה, מהי הלכה, מהי מצוות, איך מסתכלים על יהדות, תורה ומצותי', איך מסתכלים על העולם, ווי מען קוקט אויף א אידישע נשמה, איך מדברים ליהודי, ואיך חושבים לא על עצמנו ועל הקנאות שלנו, אלא מה רוצה הקב"ה מאתנו, ואיך נוכל לתקן כל העולם במלכות שד"י ולהביא את השכינה למטה ולהאיר את העולם כולו באור התורה והמצוה, וכפי ששמעתי ממנו ז"ל כמה וכמה פעמים רמז נפלא בדברי חז"ל בבא מציעא "אנן פועלא דיממא אנן", "אונזער עבודה איז צו מאכן ליכטיק"! להאיר לבבות בנ"י באהבת התורה, אהבת השם ואהבת ישראל, דכולא חד. ופעם אמר כך: עבודתינו היא בדוגמת עבודת אברהם העברי ויקרא שם בשם ה' אל עולם, ואמרו במסכת סוטה אל תיקרי ויקרא אלא ויקריא שהקרה להקב"ה בפי כל עובר ושב. וידוע משל"ה שאל תיקרי אינו שולל הפי' הפשוט. ופירש רבינו: מתי יכול להיות ה"ויקרא", רק כשישנו ה"ויקריא". אם אתה רוצה שיורגש אצלך קדושת השם וקדושת התורה, הרי זה דוקא על ידי "ויקריא", על ידי זה שאתה יוצא ומביא קדושת התורה והמצוה ליהודי אחר. ושמענו מפיו הק' שזהו הרמז בהמצוה שלא יסורו הבדים ממנו, וכי מה איכפת אם מסירים בדי הארון?

והוא ז"ל ענה: הקב"ה רצה להראותנו וללמדנו לקח, שבכל רגע ורגע צריכים להיות מוכן להוציא את הארון, את התורה הקדושה, מקודש הקדשים, ולהביאו לכל יהודי ויהודי בכל קצוי תבל, לקרבו לאור ואש התורה.

וחבל חבל שכת"ר שליט"א אינו תופס שהוא חי ממש במצרים בתוך מצרים, בבועה סגורה ומסוגרת, ולא חלי ולא מרגיש ההעלם והסתר הנורא, שיכול לדבר ככה על י"א יהודים שנרצחו על קידוש השם, וידוע מה שאמרו בגמ' כנ"ל על הרוגי לוד. והלואי הי' הוא וכל חביריו עושים חשבון הנפש נוקב ואמיתי, והיו מתחילים להתקרב להמאור שבתורה, לתורת הבעש"ט ותלמידיו, עד לרבינו הגדול ז"ל, ואז היתה הנשמה שלו נפתחת, והי' יוצא להמונה של רומי ומקרב אלפי מאחבנ"י שליט"א לחיק התורה והמצוה, והי' מצליח בזה, שהרי חננו ה' בכשרונות גדולים.

ט. כל זה אינה משנה כלל ההבהלה הנוראה והחטא הגדול של משכב זכור, ושל כפירה באמונה, וכפירה בתורה, וכפירה אפילו באות אחת שבתורה של מי שאומר שאינו מן השמים וכפסק הרמב"ם בהלכות תשובה, וכו' וכו'. חס ושלום וחס ושלום להקל בחומר הענין, כנ"ל. וכל מי שבידו למחות ולא מיחה כו'. וכל ישראל ערבים זב"ז. ונודע לכולם מה שאמרו רז"ל על עונות אלה וכל המסתעף. ולכן, הנה אדרבה ואדרבה, מי שבאמת איכפת לו מכל זה, ומי שבאמת גייט עם אן תורה והקב"ה, הנה על ידי שיסתכל בעין טובה ועין ימנית על בניו של הקב"ה, יוכל להציל המון המון יהודים מרדת שחת. וכפי שעושים כמה וכמה מהחרדים לדבר ה', וכמעט כל חסידי ותלמידי רבינו ז"ל בכל יום ויום בכל קצוי תבל. וגם אני הק' זכיתי להשתתף בעבודה קדושה זו בדורנו דור יתום, ולא יאומן כי יסופר ההצלחה הנפלאה לכל אלה שעוסקים בקירוב בני"י מתוך אהבה. יש מהעסקנים והשלוחים שעשו בעצמם מאות בעלי תשובה! וה"ז נפלא ונורא.

ולאחרי בקשת מחילה וסליחה וכפרה, אשאל לכת"ר שליט"א: הרי יש ט"ו מיליון יהודים כ"י, ורובם ככולם ממש אין להם שיג ושיח ביהדות, והיתכן שכת"ר שליט"א לא חשב במשך חמשים שנה להתעסק בקירוב יהודי אחד לתורה, כפי שכותב במכתבו אלי?! והרי כל יהודי הוא בנו יחידו של הקב"ה, האם ח"ו וח"ו אם בנו שי' הי' סר מדרך התורה, האומנם כת"ר לא היה חושב כל השנים איך להחזירו לחיק היהדות? והיתכן שכל זה אינו עולה במחשבתו כלל כשמדובר על י"ג מיליון בניו של הקב"ה, ואהבתי אתכם אמר ה', בני בכורי ישראל, וכפי שציינתי לעיל, עי' דברי המהר"ל בנצח ישראל פי"א, בביאור שיטת רבי מאיר בקידושין לו, בין כך ובין כך, ותשובות הרשב"א הידועה בזה דאנן פסקינן כר"מ. והמדובר במס' קידושין שם על עובדי ע"ז רח"ל, בנים משחיתים, זרע מרעים, ועליהם אומר הקב"ה שהם בני א-ל חי! ועי' מהר"ל שם באריכות נפלאה. והבן. ואם כל אחד מהחרדים בא"י ובאמריקה היו מקרבים יהודי אחד לתורה ולמצוות, וכ"ש שנים ושלשה יהודים, הרי היו נוספים לכרם התורה והמצוה מיליוני יהודים ממש, והיו מצילים אותם וכל ב"ב עד סוף כל הדורות מכליון רוחני וגשמי רח"ל. והבטיחה תורה שישראל עושין תשובה ומיד הן נגאלין כדברי הנשר הגדול בהלכות תשובה פ"ז.

והלואי וכת"ר שליט"א הי' הולך לשבוע אחד להתאבק בעפר רגליהם של שלוחי רבינו ז"ל, והי' רואה אהבת ישראל מהי, מסירת נפש מהי, יראת שמים מהי, דביקות בה' מהי, דביקות בתורה מהי, דביקות במצות מהי, והעיקר, היה רואה דרך סלולה וישרה לרומם מיליוני אחבנ"י שליט"א לדבר ה' זו הלכה, ולהביא קץ לגלותנו המר, ונעלה לציון ברנה, ואתם תלוקטו לאחד אחד בני ישראל.

ובזה אקצר ואסיים בכבוד ובברכה, ועם כת"ר רב הסליחה, ואת והב בסופה, ובמהרה בימיו ובימינו תושע יהודה וירושלים וכעב תעופינה גו' בב"א, והרנינו גוים עמו כי דם עבדיו יקום ונקם ישיב לצריו, וכפר אדמתו עמו, שמחנו כימות עיניתנו שנות ראינו רעה, אכי"ר.

יוסף יצחק יעקבסאהן

פה מאנסי, נ"י



### Hebrew: A Letter About the Pittsburgh Victims

### מכתב על היהודים שנרצחו בפיטסבורג:

מהי השקפת התורה עליהם ב"ה. כא חשון תשע"ט. כבוד ידידי הרה"ג וכו' וכו' שליט"א,

במענה על מכתבו, והמחאה נגדי על שדיברתי על היהודים שנרצחו רח"ל בפיטסבורג בש"ק וירא תשע"ט, ברגישות ובכבוד וכו', הנה:

א. למרות הענינים אצלם שצריכים תיקון גדול וכו' הרי פשוט שנרצחו בגלל סיבה אחת ויחידה: בגלל היותם יהודים! והיינו שמתו על קידוש השם ממש, וכל העולם כולו מסתכל והיינו שמתו על קידוש השם ממש, וכל העולם כולו מסתכל ע"ז כך. וכבר כתבו כמה מהפוסקים שיהודי כזה שנהרג בגלל החודי הודי הוא קדוש, וכתשובת הח"ם יה ידיעה סימן שלג. אבן העזר ח"ב סימן קלב. ועוד. ועיין סנהדרין מז, ב: "תדע דכתיב (תהלים עט, א) מזמור לאסף אלהים באו גוים בנחלתך טמאו את היכל קדשך וגו' ארץ, מאי עבדיך ומאי חסידיך... הנך דמחייבי דינא דמעיקרא וכיון דאיקטול קרי להו עבדיך". והגע עצמך: המדובר על יהודים שעברו על שלשת העונות החמורות, כמואר ביומא יהפוסקים ביי"ד סימן שמ, ושם המדובר בנוגע למומר, אשר בכלל אינו שייך לעניננו, כדלקמן).

והגע עצמך: בעת השואה נרצחו הרבה יהודים שהיו קומניסטים, כופרים, חילוניים וכו', וכולם נקראים בפי כל ישראל קדושים, ואומרים עליהם השם ינקום דמם, דם עבדיו השפוך, וכל כך למה? כי נרצחו בגלל היותם יהודים, ובגלל שנאת הנאצים ימ"ש לעם השם, בני ישראל. וכן בנדו"ד: הרוצח הי' שונא ישראל נתעב ומשוקץ, כמפורסם עתה, ואך ורק בגלל זה רצחם רח"ל, וכפי שהכריז בקול גדול אשר בעצם צריכים לרצוח כל היהודים, רח"ל, היינו שהם הם המייצגים של עם הנבחר, עם ה', "עם זו יצרתי לי תהלתי יספרו".

וכל חשבון אחר אינו נוגע לכל זה.

וכל מי שיש לו לב יהודי, תמיד הרגיש כך ביחס לכל קרבנות השואה, שלמרות שכמה וכמה מהם עברו על הדת, הרי ברגע שנרצחו ונטבחו באכזריות נוראה ע"י הגרמנים ימ"ש אך ורק בגלל שדם יהודי נזל בעורקיהם, הרי הם בסוג וגדר אחר לגמרי. וכן נהוג אצל כל בנ"י שמכנים כל הששה מיליון בשם לגמרי. וכן נהוג אצל כל בנ"י שמכנים כל הששה מיליון בשם "יוודע בגום לעינינו נקמת דם עבדיך השפוך", היינו שהקב"ה מעיד עליהם שהם עבדיו, שמציאותו של העבד היא מציאות האדון (ועי' דברי הרשב"א הנפלאים בקידושין כג, ב), והקב"ה האו היפך חפצו של הקב"ה ואדרבה הקב"ה אומר ע"ז "אוי הוא היפך חפצו של הקב"ה (ואדרבה הקב"ה אומר ע"ז "אוי לי", עי' פתיחתא דאיכ"ר כד, מיוסד על ירמי' י, יט).

ועד כדי כך גדלה מעלתם, מצד הריגתם על קדוש השם, ע"ד מה דאיתא בפסחים נ, א בכיוצא בזה, שאין כל בריה יכולה לעמוד במחיצתו!

ב. בנוגע להסביר למה נרצחו, בגלל עבירות אלו ואלו וכו', הרי מי יודע חשבונות הבורא עולם?! וכבר פסק הרמב"ם בהלכות מכירה פי"ד (מבבא מציעא דף נח), היו חלאים וייסורים באין עליו, או שהיה מקבר את בניו, לא יאמר לו כדרך שאמרו חבריו של איוב, "הלא יראתך, כסלתך גוק זכור נא מי הוא נקי אבד" (איוב ד, ו-ז). והוא ממש בגדר איסור אונאת דברים, להגיד לבני המשפחה שהטרגדיה קרתה בגלל עבירה זו וזו. וכשנהרגו יהודים קדושים בביהכ"נ בהר נוף, יר"ש ובני תורה, למה הם נרצחו? ולמה נרצחו השלוחים ועוד יהודים במומביי? ולמה נרצחו הבחורים בישיבת מרכז הרב? ולמה נרצחו כל היהודים החרדים על האוטובוסים רח"ל ונשרפו למות? ולמה נרצחו מיליוני ילדים בכבשונות הגז של היטלר ימ"ש, השם ינקום דמם? מה היה חטאם ופשעם? על כל זה נאמר שתוק כך עלה במחשבה. אין אתנו יודע עד מה למה זה קרה. ואיך יכול כת"ר שי' להגיד שהמאורע בפיטסבורג קרה בגלל חטא זה וחטא זה, כאשר בשנים האחרונות ובתקופה האחרונה, נרצחו גם חרדים לדבר ה' שנזהרו בקלה כבחמורה, ולמה הם נרצחו?! ולמה נרצח לייבי קלעצקי רח"ל? ולמה נרצח הרה"ג הרב קרישעבסקי הי"ד מטשעבין? והאברך מתולדות אהרן הי"ד? ולדאבון לבנו עוד עוד ועוד, השם

ינקום דם עבדיו הטהורים. ולמה בשבוע זה פ' חיי שרה תשע"ט נספו בשריפה של מכונית משפחה שלימה עם ששה ילדים, שומרי תומ"צ, רחמנא ליצלן? ולמה נרצח הבחור החבד"י בשיקגו בשמח"ת השתא? האם אנחנו יודעים כל החשבונות האלה? ומוטב השתיקה, וידום אהרן.

אולי קשה לכת"ר שליט"א לחשוב שבאמת אינו מבין למה זה קרה. אבל זוהי האמת: אתה יודע רזי עולם, והנסתרות לה' אלקינו. האומנם חושב כת"ר שכל טרגדי' באה בגלל עונות? ואנחנו יודעים מה הם העונות? הרי זו היתה הטענה של הקב"ה על כל חברי איוב שהאשימו אותו בכל היסורים בכלל חטאיו. והקב"ה כעס עליהם במאד כמסופר באיוב באריכות, ועי' מלבי"ם שם. וכאשר המלאכים טענו להקב"ה במס' מנחות כט, ב על הריגת ר"ע זו תורה וזו שכרה, למה ענה השם "שתוק כך עלה במחשבה", הרי היה יכול להגיד שצדיק נתפס בעון הדור, ולכן נהרג בגלל עונות?! (וכבר ידוע ביאור בשם הגר"א על הפיוט אלה אזכרה). ולמה כשהוציאו ר"ע להריגה במס' ברכות דף סא ע"ב, אמר לתלמידיו במענה לשאלתם "עד כאן", "כל ימי הייתי מצטער מתי יבוא לידי ואקיימנו ועכשיו שבא לידי", ולכאורה הרי הי' צריך לומר בפשטות שהוא שמח כי זוהי כפרת עונות?! והביאור בזה הוא, שר"ע הבין שלא כל אירוע טראגי ולא כל רציחה רח"ל הוא עונש על עונות, ולפעמים יש דברים שהם נסתרים לגמרי מבינותינו ומדעתינו (אף שמצדנו מוכרח להתעורר בתשובה ולהוסיף אור התורה בעולם, כדברי הרמב"ם בהלכות תענית), דלית מחשבה תפיסא בי' כלל, ואיהו סתימו דכל סתימין וטמירא דכל טמירין כדאיתא בזוהר, וכפי שביאר זאת בעל התניא בפרק כו ובאגרת הקודש סימן יא.

בפיק כו ובאגות ותוקוד ש סימן אז.

ג. פשוט שאי"ז משנה כלל וכלל זה שיש חילוקי דיעות
מהותים בינינו והשמרנים והרפורמים, וכל היסוד של בתי
כנסיות הקונסרבטיבים הוא היפך התורה, עי' רמב"ם הלכות
תשובה פ"ג, וההנהגה של כו"כ מהליברלים הכופרים בשו"ע
ובהלכה הוא היפך התורה. וצריך לעשות כל מה שאפשר
לקרב ישראל לאביהם שבשמים ולחזור בתשובה שלימה,
כולל אני וכת"ר.

ד. פסק הרמב"ם בהלכות ממרים פ"ג, שתינוקות שנשבו צריכים למשכם בדרכי שלום לתורה. והרי רובא דרובא של כל יהודים אלה לא נתחנכו בדרך התורה, וכל השקפתם באה מהעולם של אוה"ע ומהעולם החילוני, כי לא קיבלו שום מהעולם של אוה"ע ומהעולם החילוני, כי לא קיבלו שום חינוך יהודי אמיתי, ולדעתם עושים הדבר הנכון, "תיקון עולם", ואהבה לכל אחד וכו' וכו', והם אנוסים גמורים. ובלשון ראוי להחזירם בתשובה ולמשכם בדברי שלום עד שיחזרו לאיתן התורה". ומי יכול לדון אותם?! ואונס רחמנא פטרי', מכי אות הב"ק דף כח. הרמב"ם קורא לתינוקות שנשבו אנוסים. וכן הוא המצב היום אצל רובא דרובא מאחינו בנ"י. אנוסים. וכן הוא המצב היום אצל רובא דרובא מאחינו בנ"י. האמת, ואינם מורדים כלל, אלא מוטעים לגמרי. וכבר ידועים האמת, ואים מורדים כלל, אלא מוטעים לגמרי. וכבר ידועים הזה, והם הם הדברים. ועיין דבריו הנוקבים של החזון איש ביורה דיעה סימן ב, ע"ש באורך.

והרי ראינו דוקא בדורנו שמאות אלפי תינוקות שנשבו נתקרבו לתורה ע"י אהבה וקירוב וחיבה. והולך ומוסיף בכל יום על ידי כל אלה שאיכפת להם באמת אהבת ישראל ואהבת החורה

ולאידך כאשר תינוקות שנשבו מקיימים אפילו מצוה אחת בלבד, הרי זה יקר מאד בעיני הקב"ה, כי הם תינוקות שנשבו. וראה אגרת השמד להרמב"ם. ואולי יתבונן כת"ר שליט"א לרגע וישתדל ללמד זכות על בנ"י, שלמרות שהם תינוקות שנשבו מוש, הנה סו"ס רוצים לבוא לביהכ"נ בשבת (אפילו אם אינם יודעים הלכות שבת ואינם יודעים שיש כמה איסורים בזה וכו"), ורוצים לאחוז קצת במסורת התורה, ורוצים ליתן ברית מילה לילד יהודי אפילו אם זה קשור עם איסורים חמורים שהתינוקות שנשבו עוברים עליהם?

ועוד זאת, עי' רמב"ם הלכות תשובה פרק ג, שחשבון עונות אינו לפי מנין העונות אלא לפי גודלם, "ואין שוקלין אלא בדעתו של א-ל דיעות והוא היודע איך עורכין כו"". והנני שואל לרום מעלת כת"ר: האם יש לכת"ר דעת הקב"ה? האם יש למישהו היום דעתו של א-ל דיעות ה'? ומי הוא זה בשר יש למישהו היום דעתו של א-ל דיעות ה'? ומי הוא זה בשר

ודם אשר ימלאנו לבו לשקול בדעתו חשבון עונות, ולפסוק למה עשה הקב"ה כך וכך לפלוני בן פלוני. אתמהה! התורה פוסקת שהם אנוסים, וכת"ר טוען שהם ראויים למיתה. וה"ז חוצפה ממש, במחילת כת"ר שליט"א.

ה. על פי כל הנ"ל, מה כת"ר חושב, איך נקרב יותר תינוקות שנשבו ליהדות, ע"י אהבה וקירוב הדעת, או שנאה? דיברתי עם כמה וכמה משלוחי חב"ד בהקמפוסים של ארצה"ב, ואמרו לי שכתוצאה מהטרגדיה הזו הנה מאות ומאות סטודנטים הניחו תפילין, באו להתפלל, למדו תורה, החליטו לבוא לשבת, קבעו מזוזה בחדרם, החליטו ליתן צדקה, ובכלל להתקרב ליהדות, כי הרציחה הזו נגעה עד עמקי נשמותיהם, בהתחשב בעובדא שזוהי המכה הכי גדולה נגד עם ישראל בארצה"ב. האומנם חושב שזה נעשה ע"י זה שמקללים את הקרבוות או להיפך? יחליט כת"ר: מה הקב"ה רוצה באמת? הקרבונות או להיפך? יחליט כת"ר: מה הקב"ה רוצה באמת? כדי לחזק את היהדות ואת הגאון יעקב אצל מיליוני בנ"י כדי לחזק את היהדות ואת הגאון יעקב אצל מיליוני בנ"י בארצה"ב ובכל העולם? וואס וויל דער אויבערשטער?

וו. חס ושלום וחס ושלום להצדיק מה שעשו הנאצים ימ"ש
וו. חס ושלום וחס ושלום להצדיק מה שעשו הנאצים ימ"ש
חילול השם הכי גדול לכל העולם כולו: יהודים חרדים לדבר ה'
מצדיקים, כאילו, שונאי ישראל הרוצחים ימ"ש, וה"ז נותן כח
ועוצמה להשונאים. הס מלהזכיר. לבי לבי על כת"ר שחושב
באופן כזה, ה"י. הנה, אומרים האנטישמיים, יהודים דתיים
אומרים שזה טוב מאד לרצוח יהודים, כי הם כמו דור המבול.
אוי ואבוי. כיצד יכול לב כת"ר לא להקרע לרסיסים מהדם
היהודי הזה? איפה האנושיות? איפה הלב היהודי?

ולפענ"ד הנה חסרה כאן ההבנה בכל עצם היסוד של אהבת ישראל, וכמה נפלא הדבר שדוקא בזוהר פרשת וירא, הפרשה שבה נרצחו, נאמרו בזה דברים נפלאים, עיין זוהר חלק א דף קו: "אמר רבי אלעזר, אוף אברהם לא עבד שלימו כדקא יאות, נח לא עביד מידי לא האי ולא האי, אברהם תבע דינא כדקא יאות, דלא ימות זכאה עם חייבא, ושארי מחמשים עד עשרה, עבד ולא אשלים, דלא בעא רחמי בין כך ובין כך, דאמר אברהם לא בעינא למתבע אגר עובדי, אבל מאן עבד שלימו כדקא יאות, דא משה, דכיון דאמר קב"ה (שמות לב ח) סרו מהר מן הדרך וגו', עשו להם עגל מסכה וישתחוו לו, מיד מה כתיב ויחל משה את פני יהו"ה אלקיו וגו', עד דאמר ועתה אם תשא חטאתם, ואם אין מחני נא מספרך אשר כתבת, ואע"ג דכלהו חטו, לא זז מתמן עד דאמר ליה סלחתי כדברך, אבל אברהם לא אשגח אלא אי אשתכח בהו זכאי, ואם לאו לא, ועל דא לא הוה בעלמא בר נש דיגין על דריה כמשה, דאיהו רעיא מהימנא".

ונפלא הדבר: אפילו אברהם אבינו לא עשה כדבעי כי התפלל רק על סדום בגלל הצדיקים, אבל אם אין צדיקים אז חשב ראוי סדום בגלל הצדיקים, אבל אם אין צדיקים אז חשב ראוי סדום להחרב. אבל מיהו הרועה הנאמן של כלל ישראל? אך ורק משה רבינו שהתפלל על אלה שעשו את עגל הזהב רח"ל, ואמר להקב"ה "מחני נא מספרך אשר כתבת", שיהיה מה שיהיה הוא לא יפריד עצמו מכנסת ישראל, אפילו רשעים גמורים, עובדי ע"ז, רח"ל.

והדברים אמורים בהנוגע לעושי העגל, אשר ידוע סיפור רז"ל על הכתוב ויקומו לצחק שהיו אז כל שלש עבירות ג"ע ע"ז ש"ד, וידוע מרז"ל שהי' זה כשהמלך במסבו, ובכ"ז אם לא הי' אומר ח"ו משה רע"מ ואם אין מחני נא וכו' אזי היו נכלים. ומשה מסר נפשו עליהם ללמד עליהם זכות ולהצילם.

[והביאור בזה כמבואר בספרי מוסר ומחשבה ובתורת הנסתר, שאברהם היה קודם מ"ת, אבל לאחרי מ"ת נתחדשה המציאות שכל ישראל הם קומה אחת שלימה ממש, ואתה בחרתנו מכל העמים, וישראל אע"פ שחטא ישראל הוא נאמר בסנהדרין דמ"ד אפילו על עכן, שחטא בנערה המאורסה ועשה עבירות חמורות כמבואר בגמ' סנהדרין שם. ונפלא הדביר ממש. וכמבואר ג"כ בענין מתן תורה, שאילו היו הששים רבוא חסר אחד (ובמילא גם מיכה שהעמיד פסל בכלל זה) לא היתה ח"ו התורה ניתנת. וכדאיתא בדברים רבה בכלל זה) לא היתה ח"ו התורה נימנת. וכדאיתא בדברים רבה רבינו להפריד עצמו אפילו מיהודי שחטא בחטא העגל. ועל רבינו להפריד עצמו אפילו מיהודי שחטא בחטא העגל. ועל על אלה שנאמר ונכרתה הנפש גו', כמבואר בלקו"ת ד"ה על אלה שנאמר ונכרתה הנפש גו', כמבואר בלקו"ת ד"ה שיר המעלות, וידועים דברי הירושלמי אפילו על ירבעם בן

Parshas Chayei Sorah

## The Building Blocks of Our World

Every once in a while we need to step back and examine our priorities. We need to reset, get back on track...think about what Hashem really wants from us. What a powerful message we all received 3500 years ago. The Torah is a mandate- a guide for life, but it's more, much more than that. It's lessons pulse through our veins, every word holy, every letter a world of knowledge. The Torah bonds us with our Creator. We must reflect His attributes. Just as Hashem is merciful and caring towards His creations, we must be just as caring to those around us.

If we are to truly absorb the essence of the Torah, we must make Chesed not only a priority but our guiding light.. When Avrohom Avinu, the progenitor of Chesed in the world was looking for a wife for his only son Yitzchok, the marching orders he gave the Shadchan, Eliezer, was to look closely for a kind and giving wife for Yitzchok. Only through such a fore bearer could the DNA of the Jewish nation be formed. The Chofetz Chaim wonders, why does the Torah repeat the story of Eliezer and his search for sterling middos in a wife for Yitzchok, three distinct times while so many Halachos are only hinted at in the Torah, by the exclusion or inclusion of one little letter? What is the message for us here?

Our saintly sage tells us that Issur or Heter, being allowed to do something or not - may be learned through a hint. It's message is heard clearly. The word of Hashem cuts through to our essence and resonates within our soul. But appreciating the importance of good middos and developing within ourselves a heart that cares - these lessons need to be constantly repeated, like a medicine that must be taken multiple times until

it cures.

Chesed must be absorbed internally if it is to truly change who we are.

That is why chesed always starts at home with our spouse and children.

Home is where we perfect our chesed by repeatedly performing acts of loving kindness with those who are nearest and dearest to us. It's a daily test, a daily exercise- and if you don't get it right, there's always tomorrow.

One must constantly ask himself, "Did I act well at home today? When I had the chance to, did I smile and listen to my kids? Did I hug them, or maybe play a game with them (with my phone turned off)? Did I show appreciation to my spouse for all they are doing for me?" If not, don't despair... there's a new opportunity for chesed every day, every minute!

It's a most important test for us, but one with big rewards, as it brings a healthy and loving atmosphere to our homes!

Good Shabbos!

## JOKES

### **DUCK TALES**

A duck goes into a furniture store and says 'got any duck food?'

The guy at the counter says, 'sorry, we don't sell duck food'.

The little duck walks out.

The next day, same duck, same guy. 'Got any duck food?'

'Sorry little duck, I told you yesterday, no duck food here. '

The duck walks out.

Next day, again, 'got any duck food?'
The guy says 'No! we don't sell duck food! and if you come in here again I'm gonna glue your feet to the floor!'

The duck walks out. next day, duck walks in. 'Got any glue?'

The guy says 'what?... no'.

"...got any duck food?"

### **CHELM ADVERTISING**

A Chelm farmer's dog goes missing and he is inconsolable.

His wife says to him, "why don't you put an ad in the paper to get him back".

The farmer does this, but after two weeks, no phone calls, the dog is still missing.

"What did you write in the paper?" asked his wife.

"Here boy," said the farmer.

### **THE OLD WEST**

Back in the frontier days, a westbound wagon train was lost and low on food.

No other humans had been seen for days, when finally they saw an "Old Jewish Man" sitting beneath a tree. The leader rushed to him and said, "We're lost and running out of food. Is there someplace ahead where we can get food?

"Vell," the old Jew said, "I vouldn't go up dat hill und down other side. Somevun told me you'll run into a big bacon tree."

"A bacon tree?" asked the wagon train leader.

"Yah, ah bacon tree. Trust me. For nuttin vud I lie."

The leader goes back and tells his people that if nothing else, they might

be able to find food on the other side of the next ridge.

"So why did he say not to go there?" some of the pioneers asked.

"Oh, you know those Jews -- they don't eat bacon."

So the wagon train goes up the hill and down the other side. Suddenly, Indians attack and massacre everyone except the leader, who barely manages to escape back to the old Jew, who's enjoying a "glassel tea."

The near-dead man starts shouting, "You fool! You sent us to our deaths! We followed your instructions, but there was no bacon tree! There was hundreds of Indians, who killed everyone."

The old Jew holds up his hand and says "Oy, vait a minute." He then gets out an old English-Yiddish dictionary, and begins thumbing through it. "Gevalt, I made myself ah big mistake. It vuz not a bacon tree.

It vuz a ham bush!"

### **Rosh Chodesh kislev**

On Shmini Atzeres, Tishrei 22, 5738 – October 4th 1977, during the Hakafos, the Rebbe suddenly turned pale and sat down. Realizing that something was not right, Chassidim began vacating the Shul and doctors were summoned. When a medic who was at the Shul offered the Rebbe a drink of water, he refused saying that he first wanted to complete the Hakafos and make Kiddush. Once the Hakofos were completed, the Rebbe walked to the Sukkah where he made Kiddush on a cup of wine. It was only when the doctors began checking his pulse and vitals that they realized he had suffered a major heart attack. Per his request, the Rebbe was treated at his office over the course of the next several weeks. On Rosh Chodesh Kislev, Koslev 1, 5738 ---Friday, November 11, 1977, the Rebbe left his office in 770 to go home.

This day is celebrated in Chabad, as a Yom Tov with farbrengens around the world, with singing that elevate the soul and a Mashpia conveying the positive affect and pleasure a person can reach by learning Torah and doing Mitzvos.

====



Mendel Jacobson and Yehuda Grodko having a deep learning discussion Thursday night



### פרשת חיי שרה

### רמז לדין מצוה בו יותר מבשלוחו

״וירץ העבד לקראתה״ פירש רש״י ז״ל ׳שראה שעלו המים לקראתה׳ ע״כ וכתב הרמב״ן שדייק רש״י כן מהא דכתיב להלן (כד, כ) ״ותשאב לכל הגמלים״ ומקודם לא נאמר לשון שאיבה, מכלל שלא היה צריך לעשות מעשה שאיבה ע״כ שעלו המים לקראתה.

והקשה רבינו ר' לוי יצחק מבארדיטשוב זיע"א הא גופא למה באמת בהשקותה את הגמלים לא עלו המים לקראתה, דהרי כל הענין שעלו המים לקראתה משום שלא תיטרח, אזי אותו סיבה נימא גם להשקת הגמלים?

וביאר בזה בהגדרת הדין בכל המצות דקי"ל פסחים (קיד ע"ב) מצות צריכות כונה, וכתב שעיקר המצוה שעושה האדם הוא עצם המחשבה שעושה בעשיית המצות רצון הבורא, וממילא בפעם הראשונה בדעתה היה לשאוב המים לצורכה, בגלל זה עלו המים לקראתה שלא תטריח עצמה, מכיון שכוונתה היה לשאוב לצורכה, משא"כ בפעם שניה שכונתה היתה לגמול חסד להשקות הגמלים של אליעזר עבד אברהם, לא עלו המים לקראתה אלא היתה צריכה לשאוב המים, וביאר ר' לוי יצחק משום שכשאדם אדם עושה מצוה יותר נחשב לעשות פעולה, משום שבעשותו פעולה לשם מצוה נחשב לו יותר למצוה וע"כ לא עלה לה המים בכדי שתוכל לקיים בעצמה, שיהיה המעלה של מחשבת עשיית המצוה בשעת פעולת המצוה.

מבואר מדבריו שמכיון שבדין מצות צריכות כונה כתוב שיש מצד שיא המעלה של המצוה עצם הכוונה, לכך בעשותו המצוה בעצמו בגופו מקיים בזה החלק של מחשבת קיום המצוה בכונת המצוה, וזהו נמי יש לומר הגדר הדין של מצוה בו יותר מבשלוחו קידושין מא. והיינו על אף שעל ידי שליח נחשב שעשה הוא או נוסח אחר נחשב הוא בעל המעשה, אבל חוץ מהמעשה שיחשב שעשה יש את מחשבת עשיית רצון הבורא וזה טמון דווקא היכא שעושה הפעולה בגופו ממש.

בזה מתבאר בטוב טעם ודעת לשון רש״י קידושין מא. מש״כ בדין מצוה בו יותר מבשלוחו וזה לשונו ״דכעסיק גופי במצוה מקבל שכר טפי עכ״ל וצ״ב שכר המצוה נמדדת כל מצוה ועשייתה ובין אן מקיים בגופו או על ידי שליח המצוה נעשה היינו היכא ששיך שליחות, ומהו שכר טפי שמשמע מעבר לעצם מעשה המצוה, וצ״ב.

אולם לנ״ל א״ש שחוץ מעצם קיום המצוה יש מחשבת המצוה בשעת עשייתה בפועל שבזה מקיים מצוה משובחת יותר וז״ש שזה נחשבת לו יותר למצוה, וממילא מובן מש״כ רש״י שמקבל שכר טפי, היינו מצד הכוונה במצוה על ידי שעשה עושה בפועל, ודו״ק.

דוד יהודה פיירסטון

## BUILDING HOMES, BUILDING FAMILIES,

# BEGINS WITH CHESSED

Rabbi Avi Wiesenfeld

Living in one apartment above another in Jerusalem were two families. Both blessed to have large families, as the children grew up and reached various milestones, the many happy occasions were always delightfully celebrated. Yet for the family living in the apartment underneath, life wasn't as easy. As the children became older and reached marriageable age, things seemed to come to a standstill. Few shidduch suggestions were made to the sons and daughters, a sure cause of frustration.

For the family living just above, however, circumstances were quite the opposite. As the children became young adults, they started becoming engaged and getting married one after another. Soon there was a bris, bar mitzvah and wedding with little time in between. The house was a happening place, full of constant visits from married children and relatives. Space was limited and tight, but it was without question a blessing.

One morning, the family living downstairs received a knock on the door. It was the father from the apartment just above. After exchanging greetings, the father asked if he could discuss something for a few minutes. "Baruch Hashem, our family is expanding day by day. As such, we think it is time to build an extension to our apartment. But before we do so, by way of government regulation, we need to ask permission from our neighbors. Would that be okay with you?" The father of the family downstairs paused for a moment. All he could think about was the contrast between their respective families. The neighbor's family was happily growing and thriving, yet his family seemed to be staying more or less the same and not growing.

Unsure how to respond, the father of the downstairs apartment hemmed and hawed for the next few moments. Although he wished to be a kind and helpful neighbor, he struggled to come to terms with granting permission for such a project which would likely cause him and his family emotional turmoil. And so, the father went about expressing how he felt. "I am very sorry, but I don't think it would be a good idea for you to do so." And with that, the father



bid his neighbor goodbye and gently closed the door.

When the father shortly afterwards saw his wife, she asked what had happened. "Well, the neighbor above us wants to build an extension to his apartment." "And so, you allowed him, right?" "No, I told him that I don't think it is the best idea." "Why did you say that? I know it may be hard for you to see how well their family is celebrating one simcha after another, but you should overcome that resentment and be a nice neighbor." Listening to his wife's advice, the man decided that he would acquiesce to his neighbor's request.

And so, without further delay, he headed back upstairs. After explaining to the neighbor upstairs that it would be fine if he wished to expand his apartment, the neighbor could not thank the father enough. "Thank you so much for understanding." But there was one other issue to discuss. "Before you go, if I could just ask you one other favor. Since my apartment is directly above yours, it would be easiest if I could have my workers come through your apartment and organize their equipment on your balcony. Would you mind if they do that?" Now realizing that an even bigger inconvenience would be placed on his family, the father hesitated. But then he reminded himself once again of what his wife had told him. And so, he looked back at the father and said, "That is fine. We would be glad to help you as best as we can."

At 7 am the next morning, a knock was heard at the front door. Wondering who it could be at such an early hour of the day, the father slowly walked over to the front door and opened up. Standing in front of him were eight broadshouldered men with construction equipment in their hands. "Hi, we have been sent by your neighbor upstairs. He told us to come down here and set ourselves up." Now realizing who it was, the father allowed them in and showed them to the balcony despite the early hour.

This process continued for weeks. Day after day, construction was underway with the full blow of noise, hammering and drilling. This was aside from the trudging of the workers in and out of the lower apartment. But the family

graciously went along with everything and did all that they could to be of assistance.

And then finally, the day came. All the work was completed. Finishing up with the final touches, the workers thanked the family for all their help and left for good.

Two weeks later, the father of the downstairs apartment received a phone call. It was a shidduch offer for his daughter. Pleasantly surprised, as this was the first suggestion his daughter received in quite a while, the father spoke about the proposed match with her. And in fact, not before long, she became engaged. The family was overjoyed and thrilled.

It was a few days later at the vort that the parents of both the chassan and kallah met for the first time. Yet when the father of the girl took one look at the father of the boy, he looked quite familiar. "Do I know you from somewhere?" "Sure, you do," replied the boy's father. "I was the contractor for your neighbor upstairs who built an extension to their apartment." "That's right!" enthused the father. "What made you think of my daughter for your son though?" "I'll tell you," he replied.

"When I saw you and your family so kindly and graciously open their doors to help a neighbor, I was touched. 'Here is a family,' I thought to myself, 'who thinks outside of themselves and will go to great lengths to help someone else.' When I saw how much you put yourselves out day after day, I said, 'This is the type of family I want my son to marry into' And so it was. Our children got to know each other and today, baruch Hashem, they are chassan and kallah. But it all began by the way you and your family acted with such derech eretz and middos."

These man's words say it all. The way we act and relate to others makes the greatest of impressions and speaks louder than anything else. And especially when it is difficult, if we nonetheless make the effort to show our concern for another and open our door, we have taken one small step, yet one giant leap. That gesture and thoughtfulness will begin paving the way for a beautiful life for ourselves and so many others.



#### **HOW DID THE ANGELS GET BOSOR BECHALAV**

I would like to share some more highlights of the shiur that I gave at the night kollel, this past Wednesday, on the topic of basar b'cholov.

It is always a special feeling

when one is learning a certain topic that has a connection to the weekly parsha. This is why it is especially exciting to be learning the topic of cooking meat and milk which, as we will see, has a direct connection to this past week's parsha. The Gemara in Shabbos tells us that when Moshe went up to Heaven to receive the Torah, he was met by the angels, who were not ready to relinguish their ownership of the Torah. They claimed that the Torah belongs in Heaven and did not agree for him to take away from them the Torah. Moshe responded to the malachim by pointing out that there are so many parts of the Torah that do not apply to them and therefore humans - and not malachim should have the Torah. Interestingly, the Midrash recounts a sequel to this dialogue. As we know, after the Jews worshipped the Golden Calf, Moshe broke the Luchos. He later went up to Heaven to receive the 2nd set of Luchos and once again the angels came with a claim against Moshe. The angels proved their point from the fact that the Jews were not faithful to the Torah. The Midrash

continues with Hashem Himself responding to their claim, that the angels were also guilty of not keeping the Torah. When the three angels came to visit Avraham the pasuk states: וַיָּקַח חֵמָאָה וְחָלָב וּבֶן הַבָּקַר אֲשֵׁר עָשָׂה וַיִּתֵן לְפְנֵיהֵם ויאכלו ... – "[Avraham] took butter and milk, and the claf which he prepared, and served it to them... and they ate." We see, says the Midrash, that they partook of meat and milk together, something that even little children are knowledgeable about. Since they also were guilty of transgressing the Torah, they do not deserve the Torah more than the humans.

### **DID THE ANGELS EAT MEAT AND MILK THAT WERE COOKED TOGETHER?**

However, the idea that the Midrash is presenting - that the angels had milk and meat - seems puzzling. As explained in a previous shiur, the only time that there is an issur is if the milk and meat were cooked together. Since Avraham kept the whole Torah, he definitely would not cook them together. Then, how is it possible that they were given meat and milk which were cooked together? There are many answers given to this question and we will discuss some of these answers. The malacham cooked it as

they ate The Steipler, in his sefer **Birchas Peretz answers** 

that since angels are made from fire, as they took

the food it was instantly cooked from their fire. In truth, this was not really cooking, but actually frying or roasting, and would depend on the different opinions mentioned in a previous shiur, if that is also the halachic equivalent of cooking.

Rav Chaim Kanievsky, shlita, in Derech Sicha was asked the following question about this explanation: if the angles first cooked the food that they were served, why didn't the Midrash make mention of the fact they cooked milk and meat together?

He answers based on the words of the Chasam Sofer. who points to the Rambam, based on a Midrash, that the main issur is the consumption of meat and milk. On the other hand. the issur to cook them together was given because cooking is usually done to enable consumption. Since the main issur is the eating, the Midrash chose to mention that as the issur that they had done. In a previous shiur we quoted the Sefer Hachinuch, who maintains the exact opposite approach. He writes that the Torah did not want a mixture of meat and milk, and that is why it is inherently problematic, even if no one is eating the product. He even suggests that the issur of eating and benefitting from milk and meat was meant as a safeguard, to ensure that no one will want to cook them together.

In summary, one possibility to how the angels had cooked meat and milk is because the angels cooked the food with their own fire. There are many other answers, which we will, b'ezeras Hashem, discuss in a future article.

#### **COMMUNITY KOLLEL NEWS:**

The Night Kollel had the honor to once again host Rabbi Eli Gersten, Rabbinic Coordinator for the OU, who gave a shiur on the Topic of Hichos Basar B'cholov, on Wednesday Oct 31st, 8:45-9:45pm. In connection to the parsha, where Yitzchak davened Mincha, I will b'ezras Hashem be giving a shiur this Friday

morning on the topic of

tefilah.

As always, these shiurim are available on the shul's website, 18Forshay.com, on MP3 in the shul, and many of them are also available on Torahanytime. To receive updates of upcoming shiurim, please send a request to Ohrchaimshul18@gmail.com.o Daf yomi

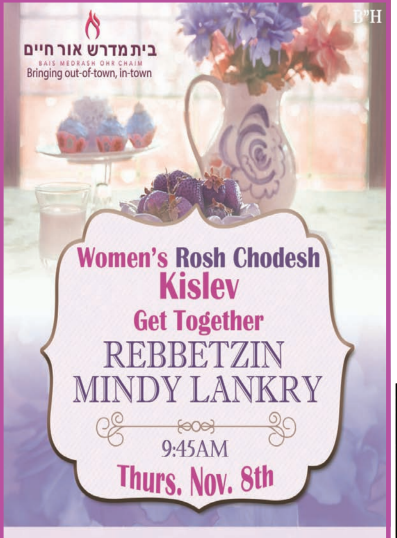
For your convenience, Ohr Chaim now has 4 different daf vomi shiurim available: 6:00-6:55am - Rabbi Zalman Heller, 18 upstairs office 6:30-7:15am (Yiddish) - Rabbi Yitzchok Y. Klein, 18 Main floor back room 9:00-9:45am - Rabbi Shea Stern, 18 upstairs office

Wishing You a Wonderful Shabbos,

Model, 20 Main Bais Medrash

8:45-9:45pm - Rabbi Yanky

Rabbi Nachum Scheiner



LIGHT BREAKFAST, RAFFLE, & HALLEL

20 FORSHAY

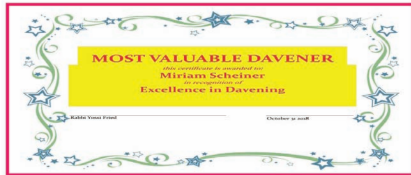
(downstairs)

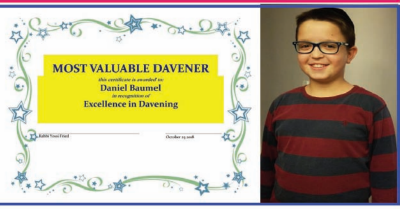
Topic:

**Kislev - Keeping The Light Burning** 

For more info. Contact Deena 917-913-7759









UNDER THE DIRECTION OF RABBI NACHUM SCHEINER שליט"א

בשר בחלב Currently learning

is pleased to present a shiur by

Rabbi Shlomo Zalman Kaufman

אב בית דין הוראה ומשפט Chestnut Ridge NY

### Topic:

הלכות בשר בחלב - להלכה למעשה

Monday Nov 12 יום ב׳ פרשת ויצא

8:45-9:45pm Maariv 9:45

18 Forshay - Main Floor Bais Medrash

Maariv at 9:45

FOR MORE INFORMATION AND TO JOIN THE KOLLEL, PLEASE CONTACT

abbi Nachum Scheiner | 845.372.6618 | ohrchaimmonsev@gmail.com















3 3 O DAYS UNTIL UMAN

To receive weekly issues of the BET email betjournal@gmail.com or go to 18forshay.com

Anyone wishing to contribute to the BET or has a suggestion for a topic or speaker, please email us at betsuggestions@gmail.com